
AVANCA | CINEMA 2025

Between Images and Memories: Memory and Identity in I’m Still Here
Entre Imagens e Lembranças: Memória e Identidade em Ainda Estou Aqui

Francisco Malta
 UNESA, IBMEC, PUC-RJ, Brasil

Pedro Losch
UNESA, Brasil
Zeca Pedroso
UNESA, Brasil

Abstract

This article analyzes the film Ainda Estou Aqui 
(2024), directed by Walter Salles, through the lens of 
memory as a narrative and poetic element. Adapted 
from the eponymous novel by Marcelo Rubens Paiva, 
the feature film intertwines individual and collective 
experiences to reconstruct the effects of the military 
dictatorship in Brazil, focusing on the life and legacy of 
Eunice Paiva. Winner of the Best Screenplay award at 
the Venice Film Festival and recipient of the Academy 
Award for Best International Feature Film, the work 
marks a milestone in Brazilian cinema by offering 
a sensitive and politically engaged portrayal of the 
country’s recent history.

Drawing on the theoretical frameworks of Linda 
Hutcheon and Robert Stam regarding literary 
adaptation, the article examines the processes involved 
in translating the narrative from page to screen, 
emphasizing the audiovisual strategies that evoke and 
challenge memory. The analysis further explores how 
the filmic construction contributes to the formation of 
collective identity by bringing silenced voices to the 
forefront and proposing an ethics of remembrance in 
the face of historical erasure.

The guiding research question — “How does Ainda 
Estou Aqui construct a narrative of recovery and (re)
construction of individual and collective memory?” 
— informs the examination of the film’s formal and 
discursive elements. The study concludes that the film 
functions not only as historical testimony but also as a 
cultural act of resistance, reaffirming the role of cinema 
in preserving democratic memory and revalorizing 
emblematic figures in the struggle for human rights in 
Brazil.

Keywords: Cinema, Memory, History, Adaptation, 
Narrative.

Introdução 

Em 2024, Walter Salles retornou ao cinema 
brasileiro com Ainda Estou Aqui, longa-metragem 
que marca a primeira produção original da Globoplay, 
em coprodução com a Vídeo Filmes, Sony Pictures 
e Rodrigo Teixeira. O filme teve estreia internacional 
no Festival de Veneza e rapidamente passou a 
figurar entre os principais concorrentes da temporada 
de premiações, consolidando-se como o primeiro 
longa brasileiro a conquistar o Oscar de Melhor 
Filme Internacional.

Baseado no livro homônimo de Marcelo Rubens 
Paiva, o filme constrói sua narrativa a partir do 
ponto de vista de Eunice, interpretada por Fernanda 
Torres — mãe do autor e esposa de Rubens Paiva, 
ex-deputado desaparecido durante a ditadura militar. 
A produção articula momentos íntimos e históricos 
por meio de recursos que evocam a memória como 
força estruturante do enredo. Imagens em Super 8, 
trechos de arquivo e transições temporais marcam a 
direção de Salles e ampliam a experiência sensorial do 
espectador, beneficiando-se da fotografia naturalista 
de Adrian Tejido e da evocativa trilha sonora de 
Warren Ellis.

Ambientado em cenários que transitam entre a 
Zona Sul do Rio de Janeiro e o litoral do Leblon, o 
filme estabelece a memória como eixo narrativo e 
poético, mesclando imagens em Super 8, flashbacks e 
material de arquivo familiar para tecer uma experiência 
sensorial de resgate afetivo. A montagem paralela e o 
design de som integram vozes e ruídos do passado, 
convidando o espectador a recompor fragmentos de 
uma história de exílio doméstico e trauma coletivo.

O presente artigo propõe-se a analisar os 
mecanismos fílmicos por meio dos quais Ainda 
Estou Aqui evoca a memória — seja pela alternância 
temporal, pelo tratamento estético da imagem ou pela 
articulação sonora — e a forma como essas estratégias 
impactam a recepção do público. A pesquisa apoia-se 
na análise de sequências-chave, em depoimentos da 
equipe criativa e em críticas especializadas, buscando 
compreender como o filme constrói uma narrativa 
de resgate e (re)construção da memória individual 
e coletiva. Orienta-nos a seguinte questão de 
investigação: “De que forma Ainda Estou Aqui articula 
recursos visuais e sonoros para resgatar lembranças 
pessoais e reconstituir traumas da memória social?” 
A reflexão aqui desenvolvida pretende demonstrar o 
papel do cinema como arquivo dinâmico, capaz de 
reinventar e preservar memórias vivas por meio da 
linguagem audiovisual.

Do romance para as telas

A adaptação cinematográfica de Ainda Estou 
Aqui, dirigida por Walter Salles, é fruto de um 
processo criativo cuidadoso e prolongado, que 
envolveu a colaboração direta entre o diretor e os 
roteiristas Murilo Hauser e Heitor Lorega. Baseado 
no livro de memórias homônimo de Marcelo Rubens 
Paiva, o filme transpõe para as telas uma narrativa 
profundamente pessoal, que revisita o trauma familiar 



Capítulo II – Cinema – Cinema

decorrente do desaparecimento de Rubens Paiva, 
deputado cassado e preso político durante o regime 
militar brasileiro. A escolha por transformar essa obra 
literária em cinema não apenas resgata uma história 
individual emblemática, mas também amplia seu 
alcance simbólico ao integrar memória pessoal e 
memória coletiva.

Adaptar uma obra literária para a linguagem 
audiovisual implica, segundo Marcel Martin (2007: 
24), “uma percepção subjetiva, a do diretor”. A 
vertente exposta faz com que seja repensada a 
questão da fidelidade ao texto-matriz — fidelidade 
que foi, principalmente até a década de 1980, uma 
das principais características discutidas por público 
e críticos de cinema. Há algum tempo, a busca pela 
fidelidade cedeu à valorização da criação artística e 
da intertextualidade. Para Robert Stam (2008: 234), 
as discussões mais recentes acerca das “adaptações 
cinematográficas de romances passaram de um 
discurso moralista sobre fidelidade ou tradição para 
um discurso menos valorativo sobre intertextualidade”. 
Stam acrescenta que as adaptações localizam-se, 
por definição, “em meio ao contínuo turbilhão da 
transformação intertextual, de textos gerando outros 
textos em um processo infinito de reciclagem, 
transformação e transmutação, sem um claro ponto 
de origem”. Tal perspectiva ressalta a fluidez e a 
multiplicidade de influências no cenário adaptativo.

Hutcheon (2011) lembra que o lançamento da 
versão cinematográfica possibilita às editoras uma 
nova publicação da obra adaptada no mesmo período 
de lançamento do filme, na maioria das vezes, com 
fotos dos atores na capa, o que desperta a curiosidade 
e o interesse de leitores. Escrever um roteiro baseado 
em um grande romance é, sobretudo, um trabalho 
de ampliação. Para Hutcheon (2011: 21), pode-se 
muito bem dizer que, enquanto “o filme é capaz de 
expressar uma diversidade de informações através 
das imagens, as palavras podem somente buscar uma 
aproximação”. Contudo, na visão da pesquisadora, 
essa aproximação possui um valor inerente, uma vez 
que carrega a marca distintiva do autor.

A transposição do livro para o roteiro exigiu 
escolhas narrativas significativas. Enquanto a 
obra original se organiza como uma colagem de 
lembranças do autor, reconstituindo sua infância, 
a perda do pai e a trajetória de sua mãe, Eunice, o 
filme assume uma perspectiva mais concentrada: a 
partir do olhar de Eunice, acompanhamos os impactos 
da repressão sobre o núcleo familiar. Tal mudança 
de ponto de vista foi estratégica para o cinema. Ao 
priorizar a subjetividade da personagem interpretada 
por Fernanda Torres, a adaptação enfatiza o papel da 
mulher diante do autoritarismo e do silêncio forçado, 
além de estabelecer uma nova camada de escuta 
sobre os anos de chumbo.

Murilo Hauser, conhecido pelo roteiro de A Vida 
Invisível, e Heitor Lorega, estreando em projetos 
de grande alcance, optaram por uma estrutura que 
mescla tempos distintos: a década de 1970, período 
da prisão e desaparecimento de Rubens Paiva, e os 
anos 2000, em que uma Eunice mais velha — vivida 

por Fernanda Montenegro — revisita lembranças e 
documentos que compõem os fragmentos de sua 
história. Essa escolha permite à narrativa alternar 
entre presente e passado sem perder o fio condutor da 
emoção, estabelecendo o tempo como elemento fluido 
e sensível, em consonância com a proposta estética 
do filme.

O roteiro não se restringe a fatos históricos. Ele 
se apropria de elementos simbólicos e poéticos, 
como as imagens em Super 8 e os silêncios que 
invadem os diálogos, para traduzir o apagamento 
institucional da verdade e a permanência do luto. 
A adaptação buscou fidelidade ao espírito do livro, 
sem se limitar à reprodução literal dos eventos. A 
montagem alternada, os cortes secos entre lembrança 
e realidade, e a presença constante de sons externos 
(como helicópteros militares ou notícias de rádio e 
televisão) operam como recursos cinematográficos 
que reafirmam o caráter de memória em disputa.

A consagração da qualidade do roteiro foi 
reconhecida internacionalmente: Ainda Estou Aqui 
venceu o prêmio de Melhor Roteiro no Festival de 
Veneza de 2024, reforçando não apenas a força do 
texto adaptado, mas também a relevância universal da 
história contada. A premiação destaca a habilidade dos 
roteiristas em converter um relato pessoal brasileiro 
em uma narrativa acessível e tocante para audiências 
de diferentes culturas e contextos políticos.

A adaptação do romance de Marcelo Rubens 
Paiva para o cinema é, portanto, um exemplo 
notável de como a literatura pode ganhar novas 
dimensões na linguagem audiovisual. O processo 
revelou o potencial dramático contido nas memórias 
familiares, ressignificando-as como denúncia histórica, 
reconstrução subjetiva e resistência. Ao articular 
palavra, imagem e tempo com tanta sensibilidade, o 
roteiro de Ainda Estou Aqui transformou uma história 
singular em um gesto coletivo de rememoração, 
contribuindo de maneira decisiva para o êxito do filme 
como obra artística e documento político.

A adaptação de Ainda Estou Aqui pode ser 
compreendida à luz dos estudos de Linda Hutcheon e 
Robert Stam, dois dos principais teóricos da adaptação 
literária. Em sua obra A Theory of Adaptation (2006), 
Hutcheon argumenta que a adaptação não deve ser 
vista como uma simples transposição ou cópia da 
obra original, mas como uma recriação autônoma 
que dialoga com seu modelo de origem em novas 
linguagens e contextos. No caso do filme de Walter 
Salles, a obra de Marcelo Rubens Paiva é menos 
um ponto de chegada do roteiro e mais um ponto de 
partida. O filme reorganiza a experiência subjetiva da 
memória, deslocando o foco da narrativa do filho para 
a mãe, o que, segundo Hutcheon, evidencia a natureza 
interpretativa e transformadora da adaptação.

Memória e identidade

Robert Stam, por sua vez, em textos como Literature 
and Film: A Guide to the Theory and Practice of Film 
Adaptation, propõe uma abordagem intertextual da 
adaptação. Para Stam, adaptações cinematográficas 



AVANCA | CINEMA 2025

não se limitam a estabelecer uma equivalência entre 
texto e imagem, mas constroem sentidos a partir 
de múltiplas fontes e códigos: o literário, o fílmico, o 
histórico, o cultural. Em Ainda Estou Aqui, é evidente 
esse jogo de intertextualidades — o livro de memórias, 
os documentos oficiais da ditadura, os arquivos 
audiovisuais e até as ausências (como as lacunas 
nos relatos e no corpo do pai desaparecido) são 
integrados ao filme como material textual a ser relido, 
ressignificado e tensionado. Assim, a adaptação se 
estabelece como um processo de palimpsesto, no 
qual diferentes camadas de memória são sobrepostas 
e reelaboradas.

Segundo Rabiger “os aspectos visuais e 
comportamentais do filme são universalmente 
acessíveis porque os seres humanos de qualquer 
lugar do mundo possuem processos de percepção 
e emoção comuns”. (RABIGER, 2007. p.31). Essa 
assertiva vai ao encontro da concepção desta 
narrativa. Hutcheon também destaca o papel do 
público na experiência da adaptação, apontando que 
o espectador traz consigo tanto o conhecimento da
obra original quanto suas expectativas em relação ao
novo formato. A recepção de Ainda Estou Aqui, nesse
sentido, é moldada não só pelo impacto do livro no 
imaginário nacional, mas também pelo contexto político 
atual, em que o debate sobre a memória da ditadura 
voltou à cena pública brasileira. O filme, ao adaptar o 
romance com sensibilidade estética e política, amplia
sua capacidade de reverberar emocionalmente,
convocando o espectador a participar ativamente
da reconstrução da narrativa e do resgate histórico. 
A memória, portanto, deixa de ser uma recordação 
estática e passa a ser performance coletiva, como
propõem os estudos de memória cultural.

Stam ainda propõe que a adaptação pode operar 
por transposição, comentário ou analogia. Ainda Estou 
Aqui se insere de forma híbrida entre essas categorias. 
Há transposição ao manter os principais eventos e 
personagens do livro, há comentário na forma como o 
roteiro expande o papel de Eunice e insinua paralelos 
entre passado e presente, e há analogia na construção 
visual e sonora que transforma o trauma íntimo em 
metáfora da história nacional. Esse entrelaçamento 
de estratégias faz do filme uma obra que não busca 
fidelidade literal, mas verdade emocional e política — 
o que, segundo os teóricos, é uma das marcas mais 
bem-sucedidas da adaptação artística.

Por fim, a adaptação proposta por Walter Salles 
e seus roteiristas pode ser compreendida como um 
gesto ético e estético. Ético, porque se compromete 
com a denúncia da violência do Estado e com a 
escuta das vozes silenciadas; estético, porque 
explora ao máximo os recursos do cinema para 
evocar sensações e estados de lembrança. Para 
Hutcheon e Stam, o bom adaptador não é aquele 
que copia, mas aquele que compreende a essência 
do original e a traduz com liberdade e invenção em 
uma nova linguagem. É exatamente esse o caminho 
que Ainda Estou Aqui percorre, consolidando-se como 
uma adaptação potente, politicamente necessária e 
cinematograficamente sofisticada.

Em tal segmento, a perceptiva de Hutcheon dialoga 
com a de Robert Stam (2008).Conforme indicado por 
Hutcheon (2011), a investigação das adaptações, 
assim como sua recepção, tem sido permeada pela 
concepção de “fidelidade” à obra “original”, sendo 
recorrentemente utilizados termos como “traição”, 
“violação”, “profanação” e “infidelidade” para a 
depreciação desse tipo específico de expressão 
artística. Devido a essa perspectiva, a “crítica da 
fidelidade” dominou por muito tempo os Estudos 
da Adaptação.

Memória e identidade

A condecoração trazida com o Oscar apenas 
confirmou, de forma definitiva, a qualidade já tão 
facilmente constatada de Ainda Estou Aqui. Porém, 
além de toda a excelência cinematográfica que a 
obra carrega, há ainda um fator mais relevante no 
tratamento do filme enquanto produto de comunicação 
social: seu papel no resgate e na preservação de um 
dos momentos mais sombrios e terríveis da nossa 
história — a ditadura militar.

Distante do sensacionalismo ou das fórmulas fáceis 
que tantas vezes dramatizam o regime, o filme de 
Walter Salles aborda de forma concreta, precisa e 
sem exageros o drama real vivido por todos aqueles 
que sentiram o peso da opressão e da subjugação 
impostas pelo governo militar. Ao retratar a trajetória 
de Eunice Paiva, o filme constrói não apenas a história 
de uma mulher, mas a memória de um país inteiro — e 
talvez aí resida sua maior potência.

De forma sutil e muito bem direcionada, Salles 
se utiliza da história da família Paiva para contar a 
história de tantas outras. Como dito por elenco, críticos 
e por quem assistiu ao filme com atenção, Eunice 
Paiva personifica a luta e a tragédia de milhares de 
famílias brasileiras. E o faz sem recorrer aos recursos 
já desgastados da tortura como espetáculo ou da 
romantização dos heróis. É justamente por isso que o 
filme brilha: por retratar pessoas reais, em lutas reais, 
com dores que geram identificação imediata.

Todos nós, se buscarmos um pouco, conheceremos 
alguma história próxima de alguém desaparecido ou 
perseguido durante a ditadura. Pode ter sido um 
parente, um vizinho ou até mesmo alguém de quem 
só ouvimos falar. E essas histórias não vêm apenas 
da elite política. Elas atravessam camadas sociais: 
de líderes influentes a trabalhadores comuns que, 
por qualquer motivo, foram arrastados pelas garras 
do regime.

A memória de Eunice — marcada pela ausência 
brutal de Rubens e por sua luta incansável por justiça 
— torna-se espelho de uma memória coletiva que, 
por muito tempo, foi silenciada. E é nesse espelho 
que nos vemos. Na dor e na dignidade de Eunice, 
reconhecemos uma nação que, mesmo ferida, não 
se curva. Desde a icônica cena em que ela pede 
que todos sorriam para a foto até sua entrevista 
celebrando a “primeira vitória” pela memória do 
marido, a personagem é construída como símbolo da 
resiliência de um povo que, mesmo diante da violência 



Capítulo II – Cinema – Cinema

do apagamento, insiste em existir, resistir e contar sua 
própria história.

Durante toda a narrativa, o vazio da perda é sentido, 
mas nunca maior do que a força que habita aquela 
mulher — e, por extensão, aquela família que tantas 
outras representam. Ainda Estou Aqui é mais do que 
um filme. É uma peça de memória. Uma peça viva. Um 
registro histórico que, justamente por não ser neutro, 
nos obriga a pensar.

Mesmo narrando fatos ocorridos há mais de três 
décadas, o filme se mostra tão atual quanto teria sido 
nas décadas passadas. Porque, embora não vivamos 
sob um regime ditatorial tão nefasto quanto o daquele 
período, os ecos daquele regime ainda ressoam. 
E mais do que isso: voltam a seduzir parte da 
sociedade sob narrativas distorcidas, alimentadas por 
oportunismo e ignorância. É justamente para que esse 
ciclo não se repita que o filme se faz tão necessário — 
não apenas como resgate histórico de uma memória 
quase esquecida, mas como lembrete urgente de 
que nossa democracia é frágil, e que o autoritarismo 
espreita — sempre espreita — por trás da porta da 
nossa distração.

Mais do que a identificação com a jornada da 
personagem, o que Ainda Estou Aqui nos oferece é um 
território de luta simbólica. Um chamado à consciência. 
Um alerta para os perigos do esquecimento. Quando 
o Oscar veio, ele não premiou apenas a qualidade
técnica e artística do nosso cinema — que, aliás, há
muito já é reconhecida mundo afora. O Oscar foi,
acima de tudo, um reconhecimento da nossa memória 
histórica. Um lembrete — a nós e aos inimigos da 
democracia — de que Eunice Paiva vive. Em memória 
e em povo. E, enquanto histórias como a dela forem 
contadas, haverá sempre um referencial de luta, de
dignidade e de coragem para que nunca desistamos
de ser o país que ainda estamos tentando ser.

É justamente essa tentativa permanente de nos 
tornarmos uma nação digna da própria história que 
faz de obras como Ainda Estou Aqui fundamentais. 
Não basta apenas lembrar; é preciso interpretar e 
reinterpretar nossas memórias para que elas sirvam 
não só de testemunho, mas também de alerta 
constante. É nesse sentido que o filme cumpre, acima 
de tudo, um papel ético. Ele não apenas documenta o 
passado; ele nos provoca a refletir sobre o presente 
e a projetar o futuro que queremos — um futuro livre 
de toda forma de autoritarismo. Afinal, enquanto 
discutimos cinema, memória e história, o que está 
em jogo é a própria sobrevivência da democracia 
brasileira. Não se trata apenas de um debate 
acadêmico ou estético, mas de uma responsabilidade 
coletiva de mantermos vivas as histórias daqueles 
que resistiram e lutaram. Histórias como a de Eunice 
Paiva são o combustível de um país que insiste em 
não esquecer — e que, justamente por isso, resiste. 
E é exatamente por isso que seguimos falando, 
escrevendo, filmando e lembrando. Porque, enquanto 
houver memória, haverá resistência. Enquanto houver 
resistência, haverá esperança.

A memória não é apenas um depósito do passado; 
ela é constitutiva da nossa identidade coletiva. Ao 

lembrar, reinterpretamos o que fomos para entender 
o que somos e imaginar o que ainda podemos ser.
Ainda Estou Aqui não se limita a evocar lembranças
de um tempo sombrio — ele nos obriga a confrontar o
modo como esse passado ainda estrutura o presente.
A história de Eunice Paiva, com sua dor, sua busca por 
justiça e sua dignidade, inscreve-se como um marco
identitário para uma sociedade que ainda tenta se
entender após décadas de silenciamento.

Na ausência de mecanismos oficiais de reparação 
ou de memória institucionalizada, são as narrativas 
pessoais — como a de Eunice — que assumem o 
papel de guardiãs da identidade nacional. Ao retratar 
uma mulher comum em luta contra uma estrutura 
monstruosa, o filme contribui para deslocar o eixo da 
história oficial, centrada nos generais e nas forças 
armadas, para o cotidiano dos cidadãos e cidadãs 
afetados diretamente pelo arbítrio. Nesse gesto, reside 
a força política do cinema: ele reinscreve sujeitos 
apagados nas linhas da história, devolvendo-lhes voz 
e dignidade.

A memória, nesse sentido, não é neutra. Como 
afirma Michael Pollak, ela é atravessada por disputas, 
esquecimentos seletivos e silêncios impostos. 
Relembrar, portanto, é um gesto de resistência — 
sobretudo quando a lembrança desafia narrativas 
hegemônicas que tentam justificar ou relativizar a 
violência de um regime autoritário. Ainda Estou Aqui 
escolhe claramente de que lado da história deseja 
estar: ao lado das vítimas, dos sobreviventes, dos que 
resistiram. E, ao fazer isso, convida o espectador a 
tomar posição.

A identidade coletiva de um povo é moldada tanto 
pelos seus triunfos quanto pelos seus traumas. 
No caso do Brasil, a ditadura militar permanece 
como uma ferida aberta, em parte porque não foi 
plenamente enfrentada ou debatida em todas as 
suas implicações. O filme de Walter Salles atua 
como um contra-discurso ao esquecimento. Ele 
inscreve, na linguagem cinematográfica, a presença 
daqueles que foram desaparecidos, perseguidos e 
silenciados. E nos lembra que a construção de uma 
identidade democrática passa necessariamente pelo 
enfrentamento crítico da nossa própria história.

Por fim, vale lembrar que a memória não é estática 
— ela se transforma à medida que novas gerações 
se apropriam do passado. Obras como Ainda Estou 
Aqui têm o poder de atualizar essas memórias, 
ressignificá-las à luz dos dilemas do presente e 
transmiti-las adiante. A história de Eunice Paiva, antes 
restrita a círculos políticos e jurídicos, passa agora a 
habitar também o imaginário audiovisual do país. E 
é nesse gesto de circulação — da história pessoal 
à memória coletiva — que o filme realiza sua maior 
façanha: ele transforma a lembrança em identidade, 
e a identidade em compromisso com a democracia.

Conclusão

A análise de Ainda Estou Aqui, dirigido por Walter 
Salles, revela como o cinema pode operar não apenas 
como expressão estética, mas como dispositivo 



AVANCA | CINEMA 2025

fundamental de resgate e reconstrução da memória 
histórica. A partir da adaptação do romance de Marcelo 
Rubens Paiva, a obra fílmica articula elementos 
narrativos, performáticos e visuais para dar forma 
a uma experiência sensível que religa o passado ao 
presente, tornando-o politicamente relevante. O filme 
propõe uma leitura da ditadura militar a partir de uma 
perspectiva íntima, evitando abordagens panfletárias 
e promovendo uma identificação empática com a 
trajetória de Eunice Paiva.

Neste sentido, o trabalho de adaptação literária 
assume um papel central, ao reconfigurar os sentidos 
originais do livro para um novo meio expressivo e 
para um público ampliado. A atuação dos roteiristas, 
em diálogo com o diretor, evidencia um esforço de 
fidelidade não apenas factual, mas ética e afetiva 
com relação à história vivida. Premiado em festivais 
internacionais como Veneza e reconhecido com o 
Oscar, o roteiro demonstra a potência do cinema 
em articular o pessoal e o coletivo, o emocional e o 
político, o documento e a ficção, constituindo-se em 
um objeto complexo e multifacetado de análise.

A construção da narrativa filmada reforça a 
importância da memória como elemento estruturante 
da identidade coletiva. Conforme argumentam 
autores como Linda Hutcheon e Robert Stam, o 
processo adaptativo pode ser visto como uma forma 
de reinterpretação cultural e discursiva. Ainda Estou 
Aqui exemplifica esse movimento ao transformar 
um testemunho individual em narrativa pública, 
convocando o espectador a assumir também a 
posição de testemunha e a participar ativamente do 
debate sobre o passado autoritário brasileiro e suas 
implicações no presente.

Ademais, o filme contribui para uma pedagogia 
da memória, funcionando como veículo de 
conscientização política e histórica em uma época 
marcada por tentativas de revisionismo e apagamento. 
O resgate da figura de Eunice Paiva como símbolo 
da resistência democrática opera não apenas como 
justiça histórica, mas como afirmação de valores 
essenciais à cidadania. Assim, o filme não apenas 
documenta o passado, mas performa um gesto 
de resistência simbólica, convidando o público a 
reconhecer o valor da memória como ferramenta de 
luta democrática.

Em suma, Ainda Estou Aqui confirma a capacidade 
do cinema de produzir sentidos políticos e históricos a 
partir da articulação entre forma, conteúdo e recepção. 
Sua contribuição vai além do campo artístico: ela se 
inscreve no campo ético e social como um instrumento 
de preservação da memória e de reinvenção da 
identidade nacional. Ao iluminar a história de Eunice 
Paiva e de tantos outros silenciados, o filme reafirma 
que a memória é uma forma de resistência — e que 
lembrar é, em si, um ato político fundamental para a 
sustentação da democracia.

Bibliografia

HUTCHEON, L. Uma teoria da adaptação. Santa 
Catarina: Editora UFSC, 2011.

MARTIM, M. A linguagem cinematográfica. Lisboa: 
Dinalivro, 2007.

MCKEE, R. Story. Curitiba: Arte e Letra, 2006.
STAM, R. Bakhtin: da teoria literária à cultura de massa. 

São Paulo: Ática, 2008.
RABIGER, Michael. Direção de cinema, técnicas e 

estética. Rio de Janeiro: Elsevier, 2007.
XAVIER, I. Do texto ao filme: a trama, a cena e a 

construção do olhar no cinema. In: Pellegrini, Tânia. 
Literatura, cinema e televisão. São Paulo: Editora Senac; 
Instituto Itaú Cultural, 2003.

Filmografia

Ainda estou aqui. 2024. De Walter Salles. Brasil 


